las oraciones

La reina de

Ediciones Mahayana



Titulo extraido de: Oraciones budistas esenciales, vol. 1
Publicado originalmente por: Ediciones Mahayana

22 edicion: Febrero de 2013

Traduccion al espafiol del Servicio de Traduccién. Primera
edicidn, enero de 2009; segunda edicion, febrero de 2013,
totalmente revisada y corregida.

© De la traduccidn al espafiol: Servicio de Traduccién de la
FPMT (CPTM), 2009, 2013.

De la edicidn en espafiol:

© Ediciones Mahayana

C. Santa Engracia 70, 32 dcha.
28010, Madrid (Espafia)
www.edicionesmahayana.es

Todos los derechos reservados. Queda prohibida la
reproduccion de cualquier parte de este libro mediante medios
electrénicos o mecanicos, incluido el fotocopiado, la grabacion
o cualquier sistema o tecnologia de grabacion y recuperacion de
informacién conocido o desarrollado en el futuro, sin permiso
previo y por escrito del editor o del propietario del copyright.



La reina de las oraciones

La extraordinaria aspiracion de la
prdctica de Samantabhadra

Samantabhadracarya pranidhana raja
‘phags-pa bzang-po spyod-pa’i smon-lam-gyi rgyal-po

Me postro ante el joven arya Manjushri.

. Ante vosotros, leones entre los humanos,

los liberados del presente, pasado y futuro,

en los mundos de las diez direcciones,

ante todos vosotros, con cuerpo, palabra y mente sincera, me
postro.

. Con la energia de la aspiracion al camino del bodisatva,

con un sentimiento de profundo respeto

y con tantos cuerpos como los 4tomos del mundo,

ante todos vosotros, budas visualizados como reales, me postro.

. En cada 4tomo hay tantos budas como 4tomos,

existe cada uno de ellos entre una multitud de bodisatvas,
me dirijo a la esfera de todos los fenémenos

que estd asi totalmente llena de budas.

. Con infinitos océanos de alabanzas hacia vosotros,
y con océanos de sonido desde los aspectos de mi voz,



canto la excelencia arrebatadora de los budas
y os aclamo a todos vosotros, idos al gozo.

Hermosas flores y guirnaldas regias,
dulce mdsica, aceites arométicos y parasoles,
luces relucientes e incienso sublime,
0s ofrezco a vosotros, los victoriosos.

Telas delicadas y perfumes fragantes,
polvo de sandalo en un ctimulo alto como el monte Meru:
todos estos objetos maravillosos dispuestos de manera espléndi-

da,

os los ofrezco a vosotros, los victoriosos.

Con ofrendas trascendentes, inigualables y vastas,

una profunda admiracién por todos los budas,

y la fuerza de la conviccién en el camino del bodisatva,
hago ofrecimientos y me inclino ante todos los victoriosos.

Todas las acciones dafiinas que he realizado
con cuerpo, palabra y mente,

abrumado por el apego, el enfado y la confusion,
las expongo abiertamente ante vosotros.

Elevo el corazén y me regocijo de todos los méritos
de los budas y bodisatvas de las diez direcciones,

de los budas solitarios, de los oyentes que se adiestran,
de los que estan m4s alla

y de todos los seres comunes.

10. A vosotros, que sois las luces brillantes de los mundos en las diez

direcciones,



que habéis alcanzado la omnisciencia de un buda a través de las
etapas del despertar,

a todos vosotros, que sois mis guias,

os ruego que hagais girar la suprema rueda del dharma.

11. A vosotros que estdis a punto de alcanzar el paranirvana,
con las manos juntas os ruego fervientemente
que permanezcdis durante eones innumerables como los dtomos del
mundo,
para la felicidad y el bienestar de todos los que vagan en el sam-
sara.

12. La pequena virtud que yo haya podido crear,
al rendir homenaje, hacer ofrecimientos, reconocer mis errores,
regocijarme y pedir a los budas que permanezcan y ensefien,
la dedico ahora para el completo despertar.

13. A los budas del pasado y a los que estin presentes
en los mundos de las diez direcciones os pido que aceptéis las
ofrendas.
Que los que todavia no han aparecido
completen rapidamente las etapas al despertar y que lleguen a la

budeidad.

14. Que todos los mundos de las diez direcciones
sean en su totalidad puros y vastos,
que estén llenos de victoriosos bajo un arbol bodhi,
rodeados de los hijos de los budas.

15. Que todos los seres que existen en las diez direcciones
estén siempre bien y sean felices.
Que todos los seres vivan de acuerdo con el dharma
y que se cumplan todos sus deseos.



16. Que practique las acciones del bodisatva,
que recuerde mis vidas pasadas en todas las existencias
y que en cada ciclo de muerte y renacimiento
siempre abandone la vida hogarena.

17. Al seguir los pasos de todos los budas,
y perfeccionar la préctica del bodisatva,
que siempre actie sin error ni condescendencia,
con una disciplina ética pura y sin tacha.

18. Que ensefie el dharma en la lengua de los dioses,
en todas las lenguas de los espiritus y los nagas,
de los humanos y los demonios,

y en la voz de cada tipo de ser.

19. Que sea amable al cultivar las seis perfecciones
y que nunca olvide la bodichita.
Que erradique completamente sin excepcion
todas las negatividades que oscurecen esta mente del despertar.

20. Que recorra todas mis vidas en el mundo
libre de karma, aflicciones e interferencias,
al igual que la flor de loto, que no es perturbada por el agua,
o como el sol y la luna, que se mueven sin obstaculos en el cielo.

21. Que alivie el sufrimiento de los reinos inferiores
en las numerosas direcciones y dimensiones del universo;
que lleve al gozo puro a todos los seres
y que sea de beneficio a todos los que vagan por el samsara.

22. Que practique constantemente durante los eones venideros,
y asf perfeccione las actividades del despertar,
que actle en armonia con las diversas disposiciones de los seres



y muestre los caminos del bodisatva.

23. Que siempre goce de la amistad
de aquellos cuyo camino es como el mio,
y que con cuerpo, palabra y mente
practiquemos juntos las mismas aspiraciones y actividades.

24. Que siempre encuentre un mentor espiritual
y que nunca disguste a ese amigo excelente,
que desea de todo corazén ayudarme
y me ensefia con maestria el camino del bodisatva.

25. Que siempre vea directamente a los budas,
maestros rodeados de bodisatvas,
y que, sin pausa ni desdnimo, durante los eones venideros,
les haga ofrecimientos extensos.

26.Que siempre mantenga en mi interior el dharma genuino de
Buda,
que aclare en todo lugar las ensefianzas que despiertan,
que encarne los logros de un bodisatva
y que practique con fervor en todos los eones futuros.

27. Mientras vague por todos los estados de existencia,
que me convierta en un tesoro sin fin de buenas cualidades:
medios habiles, sabiduria, samadhi y estabilizaciones liberadoras,
al reunir una sabidurfa pura y un potencial positivo ilimitado.

28.En un solo 4tomo veré
tantos campos de budas como 4tomos existen,
con inconcebibles budas rodeados de bodisatvas en cada campo
practicando las actividades del despertar.



29. Todos sin excepcion los veré en la sola punta de un cabello
y practicaré en un océano de campos de buda,
con un océano de budas de los tres tiempos,
durante un océano de eones.

30. Estaré continuamente inmerso en el habla de los budas,
que con una palabra revela en un océano de idiomas
la perfecta voz de todos los victoriosos
y satisface de forma melodiosa el pensamiento de todos los errantes.

31. Por el poder de la mente haré también
que gire con fuerza la rueda del dharma,
con la inagotable melodfa de las palabras
de los conquistadores que fueron a la libertad en los tres tiempos.

32. Llevaré a cabo en un momento
esa vasta actividad de todos los eones futuros,
y s6lo en una fraccion de segundo
entraré en todos los eones de los tres tiempos.

33. En un instante veré a todos esos seres iluminados,
leones entre los humanos del pasado, presente y futuro,
y con el poder de la estabilizacién similar a una ilusién
realizaré constantemente su actividad inconcebible.

34. Manifestaré en un solo 4tomo
el conjunto de tierras puras presentes, pasadas y futuras,
y entraré en el conjunto de los campos puros de buda
de todas las direcciones sin excepcion.

35. Estaré en la presencia misma de todos mis gufas,
esas luces de este mundo que todavia estan por aparecer,
que hacen girar secuencialmente la rueda del completo despertar,



y que revelan el nirvana: la paz final y perfecta.

36. Alcanzaré el poder de la veloz emanacién magica,
el poder de conducir al gran vehiculo mediante todo método,
el poder de llevar a la practica todas las cualidades,
el poder del amor que colma todos los reinos,

37. el poder del potencial positivo que lo supera todo,
el poder del conocimiento supremo al que no obstruye la discri-
minacion,
y mediante los poderes de la sabiduria, los medios hébiles y el
samadhi,
alcanzaré el poder perfecto del despertar.

38. Purificaré completamente el poder de las acciones,
aplastaré todo el poder de las emociones perturbadoras,
apaciguaré el poder de las interferencias
y perfeccionaré el poder de la practica de la bondad.

39. Purificaré un océano de mundos,
liberaré a un océano de seres,
comprenderé claramente un océano de ensefianzas
y obtendré un océano de sabiduria trascendental.

40. Purificaré un océano de actividades,
realizaré un océano de aspiraciones,
haré ofrecimientos a un océano de budas,
y practicaré sin desinimo durante un océano de eones.

41. Las diferentes oraciones de la conducta iluminada
de los victoriosos de los tres tiempos
las consumaré todas ellas sin excepcion
al alcanzar la iluminacién de Buda por mi practica de la bondad.



42. Como el principal de todos los hijos de los victoriosos
llamado Samantabhadra, «Bien que lo Abarca Todo»,
actuando de igual manera que este sabio,
dedico completamente toda esta virtud.

43. De la misma manera, que yo dedique
como el habil Samantabhadra,
con cuerpo, palabra y mente puros,
acciones puras y campos de budas puros.

44, Para llevar a cabo la bondad de la virtud completa
albergaré las aspiraciones de Manjushri
y sin desdnimo en todos los eones futuros
consumaré sus acciones sin excepcion.

45. Que mis actividades puras no tengan fin,
que mis buenas cualidades sean ilimitadas
y, llevando a cabo una actividad inconmensurable,
que haga realidad todas las emanaciones.

46.Ilimitado es el espacio,
de manera similar, ilimitados son los seres vivos,
y también ilimitados son el karma vy las aflicciones.
Que el alcance de mi aspiracién sea también ilimitado.

47. Pueden ofrecerse a los budas toda la riqueza
y los adornos de mundos infinitos en las diez direcciones, y puede
ofrecerse durante eones incontables como los 4tomos del mundo
incluso la mayor felicidad de dioses y hombres.

48. Pero quien oiga esta aspiracion extraordinaria
y, deseando obtener el supremo despertar,

genere fe sélo una vez,

10



creard mucho mds potencial positivo y precioso.

49. Quien recite esta aspiracion sincera al camino del bodisatva
se vera libre de todo renacimiento inferior,
estara libre de malas companias
y vera pronto al Buda de la Luz Infinita, Amitabha.

50.E incluso en esta misma vida humana, la felicidad
serd su sustento y obtendr4 todas las circunstancias propicias.
Sin tener que esperar mucho,
serd como el mismo Samantabhadra.

51. Quien haya creado cualquiera de las cinco acciones negativas
ilimitadas
actuando bajo el poder de la ignorancia,
si recita esta oracion de las buenas acciones
las purificara rapida y completamente.

52. Bendecido con un conocimiento supremo,
cuerpo, familia, atributos y apariencia excelentes,
serd invencible ante la gran fuerza de las interferencias y los
maestros embaucadores,
y los tres mundos le haran ofrecimientos.

53. Tras ir rdpidamente hasta el noble arbol bodhi,
y sentarse alli para beneficiar a los seres,
subyugari todas las interferencias,
despertara completamente y hara girar con fuerza la rueda del
dharma.

54. El resultado de maduracién por practicar, recitar o leer
esta oracion de las buenas acciones

es algo que solamente Buda conoce

11



y que sin ninguna duda lleva a la suprema iluminacién.

55. Asi como el valeroso Manjushri y Samantabhadra
comprendieron la realidad tal como es,
yo también dedico estos méritos de la mejor manera,
para seguir su perfecto ejemplo.

56. Dedico todas estas raices de virtud
con la dedicacién alabada como la mejor
por los victoriosos idos al gozo,
para realizar buenas acciones.

57. Cuando llegue el momento de la muerte,
por haber eliminado todos los oscurecimientos
que perciba claramente a Amitabha
y vaya directo a Sukhavati, la tierra pura del gran gozo.

58. Tras haber ido alli,
que se hagan realidad estas aspiraciones
y las complete todas sin excepcion,
beneficiando a los seres, mientras dure el mundo.

59. Nacido de un loto superlativo y hermoso en extremo
en esta tierra gozosa, el mandala magnifico de Buda,
que reciba la prediccién de mi despertar
directamente de Buda Amitabha.

60. Tras haber recibido alli la profecia,
que ofrezca un extenso beneficio
a los seres que ocupan las diez direcciones,
con mil millones de emanaciones por el poder de la sabiduria.

61. Por la pequena virtud que haya acumulado

12



al ofrecer esta oracién de la practica del bodisatva,
que todas las aspiraciones positivas de los seres
se cumplan en un instante.

62. Por los infinitos méritos puros creados
con la dedicacién de esta oracién de las acciones de Samanta-
bhadra,
que todos los seres que se ahogan en este torrente de sufrimiento
se encuentren ante la presencia de Amitabha.

63. Mediante esta reina de las oraciones, la mayor entre las sublimes,
que bendice a los infinitos seres que vagan en el samsara,
y por el logro de esta escritura que es el ornamento de toda la

bondad,

que los reinos de sufrimiento queden completamente vacios.

13



Acercando el budismo
a la comunidad de habla hispana

Este libro ha sido publicado por Ediciones Mahayana, la editorial del Servicio de
Traduccion de la Comunidad para la Preservacion de la Tradicion Mahayana (CPTM),
una organizacion sin animo de lucro cuyo objetivo es, a través de sus centros, dar a
conocer y preservar la tradicion Mahayana del budismo tibetano en los paises de habla
hispana, asi como favorecer las condiciones necesarias para su practica.

Con esa finalidad, la CPTM est4 afiliada a la Foundation for the Preservation of the
Mahayana Tradition (FPMT), una organizacion creada por Lama Thubten Yeshe y Lama
Zopa Rimpoché dedicada a la educacion y al servicio publico que, a través de sus més
de 150 centros de dharma repartidos por todo el mundo, difunde un mensaje de com-
pasion, sabiduria y paz, y ofrece una amplia gama de programas de estudio y materiales
para la practica del budismo tibetano.

Con el objetivo de acercar las ensefianzas de la FPMT a la comunidad de habla
hispana, se cre6 en el seno de la CPTM el Servicio de Traduccion, cuyo trabajo de
traducciéon especializado y riguroso se ajusta a la complejidad y profundidad de las
escrituras budistas. Desde este, y para difundir esa labor, se cre¢ Ediciones Mahayana.
El de la CPTM es un proyecto pionero que pretende, mediante programas de estudio
y publicaciones, hacer disponible el dharma de Buda en espaiol, a la par que preservar
los textos, que son la base del estudio, de la transformacion de la mente y de la prepa-
racién de maestros cualificados, a fin de continuar la transmision y la preservacion de

la tradicién Mahayana.

FPMT: www.fpmt.org
CPTM: www.fpmthispana.org

www.edicionesmahayana.es



Cuidado de los libros de dharma

En el budismo se considera que los libros de dharma, por el hecho de conte-
ner las enseflanzas de Buda, tienen el poder de proteger contra un renacimiento
inferior y de sefialar el camino de la liberacién. Por tanto, deben ser tratados con
respeto, manteniéndolos apartados del suelo y de lugares donde la gente se sienta o
por donde camina, y no se debe caminar sobre ellos. Deben cubrirse o protegerse
cuando sean transportados y deben guardarse en un lugar alto y limpio, separados
de otros materiales mundanos. No se deben colocar otros objetos sobre los libros
y materiales de dharma. Se considera que es una forma inadecuada y un karma
negativo mojarse los dedos para pasar las paginas. Si es necesario deshacerse de
materiales escritos de dharma, deben quemarse en vez de arrojarse a la basura.
Cuando se queman textos de dharma, se nos ha enseflado que primero se recite
una oraciéon o un mantra, como OM AH HUM. Después, se visualiza que las leras
de los textos (que se van a quemar) se absorben en la AH y que la AH se absorbe
en uno mismo, transmitiendo su sabiduria a nuestro continuo mental. Después,
mientras se sigue recitando OM AH HUM, se pueden quemar los libros.

En particular, Lama Zopa Rimpoché recomienda que no se quemen las fotos o
imagenes de los seres sagrados, deidades o cualquier otro objeto sagrado, sino que
se coloquen con respeto en una estupa, un drbol u otro lugar limpio y elevado.
Si es posible, en una estructura pequefia, como una casita para pajaros, sellada

posteriormente. De esa manera, la imagen sagrada no terminara en el suelo.






